ENTRE LA “OFRENDA” Y EL “SACRIFICIO”: LOS CUERPOS
INFANTILES Y JUVENILES DE LA “CAPACOCHA” EN LA
SURAMERICA INCAICA

BETWEEN “OFFERING” AND “SACRIFICE”: THE BODIES OF CHILDREN AND
YOUNG PEOPLE FROM THE “CAPACOCHA” IN INCA SOUTH AMERICA

Meliza HERNANDEZ MONDRAGON *

Resumen

El estudio de las practicas rituales andinas ha sido ampliamente abordado por la arqueologia y la historia, especialmente en torno a
su funcion en la cohesion social, la legitimacion del poder y la articulacion del sistema religioso. Sin embargo, la frecuente confusion
conceptual entre “ofrenda” y “sacrificio” limita la comprension de las logicas simbolicas y politicas que sustentaron estos rituales. Esta
investigacion propone esclarecer dicha distincion mediante un enfoque interdisciplinar que integra la arqueologia, la historia y la
antropologia, al tomar como eje el analisis del ritual de la “capacocha”, practica central en el sistema religioso e ideologico del
“Tawantinsuyu”.

Palabras clave
Suramérica, “Tawantinsuyu” - Imperio incaico, ritual de la “capacocha”, momias infantiles y juveniles, “ofrenda” y “sacrificio”.

Abstract

The study of Andean ritual practices has been extensively addressed by archaeology and history, especially in relation to their role in
social cohesion, the legitimization of power, and the articulation of the religious system. However, the frequent conceptual confusion
between “offering” and “sacrifice” limits our understanding of the symbolic and political logic that underpinned these rituals. This
research aims to clarify this distinction through an interdisciplinary approach that integrates archaeology, history, and anthropology,
focusing on the analysis of the “capacocha” ritual, a central practice in the religious and ideological system of the “Tawantinsuyu”.

Keywords
South America, “Tawantinsuyu” - Inca Empire, “capacocha” ritual, infant and juvenile mummies, offerings and sacrifices.

INTRODUCCION

En las sociedades prehispanicas andinas, las practicas rituales constituyeron un eje fundamental en la configu-
racion de la cosmovision religiosa, el vinculo con la naturaleza y la legitimacion del poder politico, economico
y territorial. En este marco, los conceptos de “ofrenda” y “sacrificio” han sido empleados de manera indistinta,
pese a que poseen significados y funciones diferentes dentro del ambito ritual. Esta investigacion propone
establecer una distincion analitica entre ambos téerminos, particularmente en el contexto de la “capacocha”, un
ritual estatal realizado en el “Tawantinsuyu” que desempeno un papel esencial en la cohesiony el orden social.

Desde un enfoque antropologico-arqueologico, esta diferenciacion permite una comprension mas precisa al
revelar dinamicas socioculturales y simbolicas, vinculadas al podery a la reciprocidad. La “capacocha” como
ceremonia compleja que implicaba la entrega de bienes materiales y humanos —principalmente ninas, ninos
y jovenes—, es considerada una de las practicas rituales mas significativas del Imperio incaico. La investigacion
se sustenta en la comparacion entre el registro arqueologico (cuerpos momificados, ajuares y contextos de

* Universidad de Granada, mehemo@correo.ugr.es, ORCID: 0009-0000-5817-1302.

10.5281/zenodo.18230653 @rqueologia y Territorio n° 22. 2025. pp. 159-170




Meliza HERNANDEZ. Entre la “ofrenda” y el “sacrificio”: los cuerpos infantiles... de la “Capacocha” en la Suramérica incaica e 160

alta montana) y las fuentes etnohistoricas, con el fin de profundizar en la naturaleza y el significado simbolico
de esta practica.

Este estudio integra herramientas conceptuales de la antropologia estructuralista-simbalica y de los estudios
arqueologicos contemporaneos sobre religiosidad andina y administracion estatal del culto. Metodologicamente,
la investigacion se abordo desde un enfoque cualitativo-comparativo, acompanado de una revision critica de
fuentes etnohistoricas que evidencian el trato diferencial hacia ninas, ninosy jovenes dentro de las estructuras
sociales y rituales incaicas.

En este sentido, el marco teorico retoma aportes clasicos de la antropologia del ritual (DURKHEIM 1968; MAUSS
2009), junto con aproximaciones mas recientes desde la arqueologia contextual y simbolica (RENFREW 2006;
HODDER 2012). Asimismo, se enfoca en estudios de alta montana (CERUTI 2001, 2003, 2013, 2021; REINHARD vy
CERUTI 2010) para explorar las dimensiones materiales y simbolicas de la “ofrenda” y el “sacrificio”, interpretadas
desde una logica andina, basada en la reciprocidad, la eficacia simbolica y el equilibrio cosmico.

JUSTIFICACION

El planteamiento principal del presente estudio se basa en que la nocion occidentalizada de “sacrificio” no
siempre se ajusta a los marcos cosmologicos andinos, en los que las dadivas donde incluian infantes y jovenes
constituian actos de reciprocidad y equilibrio con lo sagrado. Desde esta perspectiva, se combinan el analisis de
evidencias arqueologicas —particularmente los contextos de alta montana con cuerpos momificados y ajuares
simbolicamente significativos (REINHARD y CERUTI 2010)— con la interpretacion de fuentes etnohistoricas que
documentan la organizacion social y la religiosidad incaica.

El marco teorico se apoya en los debates clasicos sobre el don 'y la reciprocidad (MAUSS 2009; SAHLINS 1983;
LEVI-STRAUSS 1969) y en perspectivas contemporaneas que reflexionan sobre la violencia ritual y la encarnacion
(GIRARD 2012; RENFREW 2006; HODDER 2012). Esta integracion antropologico-arqueologica permite discutir criti-
camente el uso de los conceptos “ofrenda” y “sacrificio”, situandolos en su contexto cultural y epistemologico.

A nivel regional, la “capacocha” constituye un referente privilegiado para comprender la dimension territorial,
politica y cosmologica del ritual estatal andino. Mas alla de su caracter religioso, estas practicas funcionaban
como mecanismos de reafirmacion territorial y diplomacia ritual, fundamentales para la reproduccion del poder.

En consecuencia, este trabajo busca aportar a los estudios andinos contemporaneos una herramienta concep-
tual que, desde la comparacion y el analisis critico, contribuya a distinguir las diversas formas y funciones del
ritual, aplicable no solo al Imperio incaico, sino también a otras sociedades complejas donde lo simbdlico, lo
politico y lo religioso se integran como pilares estructurales.

La problematica conceptual

En el estudio de las practicas rituales andinas prehispanicas, la utilizacion indistinta de los términos “ofrenda”
y “sacrificio” ha generado una ambigliedad conceptual que afecta la comprension de la diversidad y comple-
jidad de los rituales. Esta confusion, presente tanto en la literatura académica como en la divulgativa, tiende
a homogeneizar fenomenos culturalmente especificos hasta reducir la interpretacion misma de las logicas
simbolicas, sociales y cosmologicas propias del mundo andino.

10.5281/zenodo.18230653 @rqueologia y Territorio n° 22. 2025. pp. 159-170




Meliza HERNANDEZ. Entre la “ofrenda” y el “sacrificio”: los cuerpos infantiles... de la “Capacocha” en la Suramérica incaica e 161

El ritual de la “capacocha” constituye un caso paradigmatico para abordar esta problematica, al tratarse de una
ceremonia estatal altamente estructurada del “Tawantinsuyu”, en la que se ofrecian ninas, ninosy jovenes junto
con ajuares y objetos sagrados a los dioses, en adoratorios de alta montana. Tradicionalmente interpretada
bajo la categoria de “sacrificio” humano, esta practica ha sido analizada desde perspectivas occidentales, sin
considerar adecuadamente los principios andinos de reciprocidad, trabajo colectivo y renovacion del orden
cosmico.

Las evidencias arqueologicas —cuerpos momificados sin signos de violencia, ajuares de alta calidad y contextos
rituales cuidadosamente preparados— sugieren que estas ceremonias podrian corresponder mas a “ofrendas”
prestigiosas que a “sacrificios” en el sentido violento del término. Este contraste entre la materialidad arqueo-
logica y las interpretaciones etnohistoricas invita a replantear las categorias analiticas utilizadas.

Abordar esta cuestion implica revisar criticamente las nociones tradicionales de “sacrificio” y “ofrenda”, arti-
culando la evidencia material con los marcos teoricos de la antropologia simbolica y la arqueologia del ritual.
El proposito es alcanzar una mayor precision conceptual y una comprension mas profunda de los mecanismos
ideologicos y religiosos mediante los cuales el Imperio incaico legitimaba su poder y mantenia el equilibrio
entre lo humano y lo divino.

METODOLOGIA

La presente investigacion se fundamento en una metodologia cualitativa-comparativa basada en la revision
exhaustiva de fuentes documentales, tanto primarias como secundarias. En primera instancia, se recurrio a
las cronicas coloniales y a las investigaciones etnohistoricas especializadas sobre el Imperio inca, con el fin de
identificar referencias precisas sobre la ninez, la maternidad y las practicas rituales vinculadas al desarrollo
de los individuos en distintas etapas de crecimiento. Este analisis permitio contextualizar la posicion social
y simbolica de ninas, ninos y jovenes dentro del sistema de creencias incaico, asi como su participacion en
rituales, especialmente en la “capacocha”.

A partir de estas fuentes se rastreo el término “capacocha” y su relacion con las practicas religiosas del
“Tawantinsuyu”, hasta estructurar el analisis en tres dimensiones: la semantica, la territorial y la socioecono-
mica. Se realizo una descripcion detallada de los hallazgos arqueologicos asociados a este ritual, considerando
los cuerpos, los ajuares y los contextos materiales registrados en la literatura cientifica de los siglos XXy XXI.
Asimismo, se revisaron los conceptos antropologicos de ofrenda, sacrificio, sacralidad, reciprocidad, eficacia
simbolica y encarnacion, con el proposito de discernir las interpretaciones teoricas sobre estas practicas dentro
del marco de la antropologia y la arqueologia.

Para el tratamiento de la informacion, se elaboro una base de datos que permitio sistematizar los hallazgos y,
posteriormente, compararlos por regiones, especificamente, “Contysuyu” (Fig. 1) y “Collasuyu” (Fig. 2)'. El ana-
lisis se centro en siete adoratorios de altura que retinen 22 fardos infantiles y juveniles, seleccionados segun
criterios de conservacion, descripcion y riqueza contextual. Finalmente, se disend un glosario de términos en
quechuas, apoyado en los diccionarios de Holguin (1608) y Calvo (2022), con el objetivo de garantizar coherencia
terminologica y precision cultural en el uso del vocabulario indigena.

1 En las dos figuras los triangulos verdes indican la ubicacion de las “ofrendas” humanas seleccionadas para el presente estudio y los triangulos
morados corresponden a las “ofrendas” humanas que no se han considerado en este trabajo.

10.5281/zenodo.18230653 @rqueologia y Territorio n° 22. 2025. pp. 159-170




Meliza HERNANDEZ. Entre la “ofrenda” y el “sacrificio”: los cuerpos infantiles... de la “Capacocha” en la Suramérica incaica e 162

Fig. 1. Ubicacion de ofrendas
humanas en alta montana,
provincia “Contysuyu’”.

Fig. 2. Ubicacion de ofrendas
humanas en alta montana,
provincia “Collasuyu”

10.5281/zenodo.18230653 @rqueologia y Territorio n° 22. 2025. pp. 159-170




Meliza HERNANDEZ. Entre la “ofrenda” y el “sacrificio”: los cuerpos infantiles... de la “Capacocha” en la Suramérica incaica e 163

MARCO TEORICO Y CONCEPTUAL

Las practicas rituales amalgaman dimensiones materiales y simbolicas que estructuran los sistemas de
creencias de las sociedades. Desde la antropologia y la arqueologia, la “capacocha”, entendida como un ritual
incaico que involucro la entrega de ninas, ninos y jovenes en adoratorios de alta montana— puede analizarse
en téerminos de “ofrenda” y “sacrificio”. Para ello, su comprension requiere considerar conceptos como sagrado
y profano, encarnacion, reciprocidad y eficacia simbolica, que explican la relacion entre humanos, objetos y
deidades.

De acuerdo con lo anterior, la “capacocha” se interpreta no solo como evidencia arqueologica, sino como un
acto social y simbolico que refleja la complejidad cultural, religiosa y politica del Imperio inca, razon por la cual
es necesario realizar algunas precisiones sobre los conceptos anteriormente mencionados y que posibilitaron
el estudio de los contextos de alta montana con mayor sustento analitico.

Lo sagrado y lo profano

Los conceptos de sagrado y profano permiten comprender como las sociedades estructuran su vida y relacio-
nes con lo divino. Eliade (1981) define lo sagrado como una dimension trascendente, poderosa y distinta de
lo cotidiano, mientras que lo profano constituye el espacio comin sin conexion directa con lo divino. El ser
humano, inmerso en un sistema de creencias, busca establecer contacto con lo sagrado a través de objetos,
lugares, personas, mitos y rituales, los cuales estructuran el espacio y el tiempo, y dan sentido a la existencia.

Por otro lado, Durkheim (1968) concibe lo sagrado y lo profano como categorias sociales que reflejan la cohe-
sion de la comunidad, mientras que Bourdieu (2009) los interpreta como mecanismos de eficacia simbolica,
normalizados por la autoridad. Douglas (1973), por su parte, enfatiza en la dimension de pureza y orden sim-
bolico, al considerar profano lo que amenaza la estabilidad cultural. Geertz (2003) plantea que lo sagrado es
contextual y discursivo, definido culturalmente a través de sistemas de simbolos.

Con relacion a lo anterior, Eliade (1992) agrega que los mitos son vehiculos mediante los cuales lo sagrado se
incorpora al tiempo y a la vida cotidiana, mecanismo que permite a la sociedad rememorar actos divinos, y
estructurar su historia y existencia en funcion de lo trascendente. En conjunto, estos enfoques muestran que
la distincion entre lo sagrado y lo profano no solo orienta la religiosidad, sino también la organizacion social
y cultural de las comunidades.

La “ofrenda” y el “sacrificio”

La distincion entre “ofrenda” y “sacrificio” ha sido abordada de manera diversa en la antropologia, con el
proposito de evidenciar como las practicas rituales reflejan una relacion estrecha de las comunidades con lo
divino y su funcion en la cohesion social. Desde el funcionalismo, Durkheim (1968) plantea que la religion se
funda en la distincion entre estos dos conceptos, en donde el primero posee una carga de poder simbolicoy
adquiere el estatus de prohibido, y el segundo representa lo cotidiano y comun.

En este sentido, la “ofrenda” se interpreta como un acto devocional o de reciprocidad simbolica que mantiene
y reafirma la relacion entre lo humano y lo divino, de manera periodica y estable, mientras que el “sacrificio”
implica una transformacion profunda, una ruptura del orden social y su posterior renovacion mediante la
expiacion, situandose en momentos criticos o liminales que marcan transiciones importantes dentro de la
comunidad.

10.5281/zenodo.18230653 @rqueologia y Territorio n° 22. 2025. pp. 159-170




Meliza HERNANDEZ. Entre la “ofrenda” y el “sacrificio”: los cuerpos infantiles... de la “Capacocha” en la Suramérica incaica e 164

Mauss y Hubert (2019) diferencian claramente ambos conceptos, para estos autores la “ofrenda” es un acto
directo, sencillo, que no requiere intermediacion ni violencia, orientado a expresar gratitud o realizar peticiones;
en cambio, el “sacrificio” es complejo, normado y transformador que involucra tanto al oferente como a lo ofre-
cidoy busca modificar la relacion entre lo humano v lo divino. Frazer (1981) por su parte, desde una perspectiva
evolucionista, entiende la “ofrenda” como la entrega de objetos inanimados a las deidades, mientras que el
“sacrificio” implica la entrega de seres vivos —generalmente animales— con fines expiatorios y purificadores,
constituyéndose como un acto de intervencion directa en el orden natural y sobrenatural.

Lévi-Strauss (1997), Douglas (1973) y Turner (1988), desde el estructuralismo y la antropologia simbolica, con-
sideran la “ofrenda” y el “sacrificio” como componentes de un sistema de opuestos que organiza la cultura.
La “ofrenda” funciona como gesto simbolico de comunicacion directa y pacifica entre lo humano y lo divino,
que mantiene la continuidad social y la reciprocidad; por el contrario, el “sacrificio” integra violencia y muerte
simbolica, con el proposito de transformar a quienes participany renovar el orden social mediante un proceso
catartico y estructurador. Turner (1988) enfatiza ademas la dimension emocional y liminal del “sacrificio”, que
permite la transicion de un estado social o individual a otro dentro del drama ritual.

Geertz (2003) aporta la perspectiva hermenéutica, al interpretar estos actos no por su funcion practica, sino por
el mensaje simbolico que comunican: la “ofrenda” es cotidiana, reiterada y estéticamente significativa, mientras
que el “sacrificio” es dramatico, intenso y con carga cosmologica, comunicando tensiones humanas como la
violencia o el destino. Girard (2012) centra su analisis en el “sacrificio” como mecanismo social para canalizar la
violencia colectiva a traves del chivo expiatorio, mientras que la “ofrenda” aparece como una version simbolica
o residual del “sacrificio”, recordando y transformando la violencia de manera cultural. Bourdieu (2007), desde
la teoria de la practica social, concibe la “ofrenda” y el “sacrificio” como estrategias simbolicas inscritas en
estructuras de poder: la primera como tactica de legitimacion y creacion de obligaciones, y el segundo como
inversion simbolica que legitima desigualdades y reproduce capital social o simbaolico.

En sintesis, aunque ambos conceptos pueden emplearse indistintamente en el lenguaje cotidiano, desde
disciplinas como la antropologia y la sociologia se han propuesto distinciones fundamentales: la “ofrenda” es
un acto ritual que mantiene el orden, reafirma la relacion con lo divino y expresa gratitud o reconocimiento,
mientras que el “sacrificio” es un acto transformador, liminal y dramatico, que reconfigura el orden social y
simboliza la mediacion entre opuestos, integrando violencia, purificacion y renovacion. A lo largo del tiempo,
estas practicas han pasado de ser consideradas simples acciones religiosas aisladas a elementos simbolicos
dentro de estructuras culturales y sociales complejas, que reflejan deseos, tensiones y mecanismos de poder,
sin perder su vinculo con lo sagrado y su funcion en la cohesion de la comunidad.

La reciprocidad

El concepto de reciprocidad se refiere al intercambio de bienes, servicios o favores entre personasy comu-
nidades, acompanado de la obligacion social de devolver lo recibido, lo que contribuye a la construccion y
mantenimiento de vinculos de solidaridad y confianza. Mauss (2009) analiza estos intercambios en diversas
sociedades y sostiene que los regalos no son meros actos voluntarios, sino que implican tres obligaciones
fundamentales: dar, recibir y devolver; mismas que establecen lazos sociales, prestigio y poder.

Por su parte, Sahlins (1983) distingue tres tipos de reciprocidad segin la cercania social y la expectativa de
devolucion: la generalizada, que se da entre personas con vinculos fuertes sin esperar un retorno inmediato;
la equilibrada, en relaciones mas distantes, donde se espera una devolucion equivalente en el mediano plazo;
y la negativa, donde se busca obtener algo al minimo costo o mediante enganos, caracteristico de relaciones
con poca confianza.

10.5281/zenodo.18230653 @rqueologia y Territorio n° 22. 2025. pp. 159-170




Meliza HERNANDEZ. Entre la “ofrenda” y el “sacrificio”: los cuerpos infantiles... de la “Capacocha” en la Suramérica incaica e 165

La reciprocidad no solo explica la cohesion social y la solidaridad, sino también la circulacion de bienes en
sociedades sin moneda formal. Lévi-Strauss (1969) la incorpora en su enfoque estructuralista del parentesco,
observandola como parte de un sistema normativo que regula intercambios simbolicos y fortalece alianzas.
Malinowski (1986), a través del estudio del Kula en las islas Trobriand, muestra como los intercambios de colla-
res y brazaletes mantenian relaciones politicas, economicas y sociales, a pesar de carecer de valor utilitario.
Bourdieu (2007), desde una perspectiva critica, enfatiza que incluso los actos aparentemente desinteresados
de reciprocidad pueden implicar calculos de poder y prestigio.

En sintesis, la reciprocidad no es solo un intercambio material, sino un principio organizador de las relaciones
comunitarias, transversal a lo simbolico, economico y politico. Todos los autores coinciden en que toda sociedad
practica algin tipo de reciprocidad, aunque sus formas y significados varian segin el contexto historico, social y
cultural. Este mecanismo supera el ambito economico-comercial, pues crea y transforma relaciones de acuerdo
con la distancia social, el tiempo y la historia entre los participantes, al punto de funcionar tanto como inte-
grador social, segin Mauss (2009), como generador de dependencias y desigualdades, segiin Bourdieu (2007).

La eficacia simbédlica

La eficacia simbolica, desarrollada principalmente por Lévi-Strauss (1995) desde la antropologia, se refiere a
la capacidad de los sistemas simbolicos, los rituales y las practicas culturales para producir efectos reales en
las personas, no por mecanismos fisicos directos, sino a través de su carga simholica y el contexto cultural en
el que se insertan.

Seglin Lévi-Strauss (1995), el pensamiento humano se organiza en pares de opuestos (como bueno/malo o
arriba/abajo), y los mitos y ritos median entre estos opuestos para resolver conflictos internos y restablecer el
equilibrio social. De este modo, los simbolos no son meras representaciones, sino agentes activos que pueden
afectar la mente, el cuerpo y las relaciones sociales, siempre que estén profundamente incorporados en la
estructura cultural de una comunidad.

Lévy-Bruhl (2002) complementa esta idea al sefalar que los pueblos primitivos operan con un pensamiento de
participacion mistica, en el que los simbolos y actos rituales no solo representan algo, sino que participan de
su esencia, produciendo efectos concretos cuando se cree en la conexion entre signo y realidad. Turner (1988)
enfatiza la dimension performativa de los simbolos en los rituales de paso y los dramas sociales, destacando
que su eficacia se manifiesta en transformaciones de identidad, emociones, cuerpo y relaciones sociales,
especialmente en momentos de transicion o crisis.

Bourdieu (2009), por su parte, propone una perspectiva critica vinculada con el poder simbélico, al sostener
que los actos simbolicos son eficaces cuando son reconocidos y legitimados socialmente, reproduciendo
relaciones de dominacion al presentarse como naturales. Douglas (1973) muestra como los simbolos normati-
vos, relacionados con o puro e impuro, estructuran la sociedad y regulan conductas, reforzando identidades
colectivas y jerarquias.

Asimismo, Mauss (2009) anticipa esta nocion al sefalar que los actos magicos, religiosos o de intercambio de
dones producen efectos reales porque son socialmente reconocidos y compartidos; la reciprocidad, por ejemplo,
se convierte en un acto simbalico eficaz, en el que la obligacion de devolver un regalo tiene consecuencias
tangibles para la persona y la comunidad, al regular las relaciones sociales y, por lo tanto, su cohesion.

En sintesis, la eficacia simbolica describe como los simbolos y rituales, al ser creidos y socialmente validados,

pueden producir cambios concretos en la mente, el cuerpo y la estructura social, al funcionar como mecanismo
de integracion, regulacion y transformacion de la experiencia humana dentro de un marco cultural compartido.

10.5281/zenodo.18230653 @rqueologia y Territorio n° 22. 2025. pp. 159-170




Meliza HERNANDEZ. Entre la “ofrenda” y el “sacrificio”: los cuerpos infantiles... de la “Capacocha” en la Suramérica incaica e 166

La encarnacion

El concepto de encarnacion en contextos arqueologicos y filosoficos se refiere a la manera en que el cuerpo
y la materialidad actian como mediadores de la experiencia, la percepcion y la cultura. Desde la arqueologia,
se entiende que la representacion fisica de lo divino, de las fuerzas sobrenaturales o de identidades sociales
—como ocurre en figurillas, artefactos y monumentos— refleja como las comunidades construian significados,
relaciones de poder y espiritualidad. El cuerpo humano, en este marco, no es solo un ente bioldgico, sino
un vehiculo activo que produce, percibe y transforma el mundo, al incorporar valores sociales, simbolicos y
culturales.

Maurice Merleau-Ponty (1993) desarrolla la nocion filosofica de encarnacion al sostener que el cuerpo es el
centro de la percepcion y de la experiencia del mundo, indivisible de la conciencia y la subjetividad. No se
trata de un objeto pasivo, sino de un agente activo que organiza la experiencia, establece relaciones con otros
y configura la identidad. La encarnacion implica una interaccion dialéctica entre el cuerpo y el mundo, donde
ambos se moldean mutuamente, y esta relacion se extiende también al tiempo, ya que el cuerpo retiene la
memoria de experiencias pasadas y proyecta la accion hacia el futuro.

Desde la arqueologia, Thomas (1996) retoma estos postulados y propone una vision del conocimiento encar-
nado, en la que los cuerpos experimentan, interpretan y producen cultura mediante la accion, la percepcion
sensorial y la memoria corporal. Asi, los paisajes y los objetos no son simples contextos o cosas, sino espacios
y materiales vividos y sentidos, donde los cuerpos historicos interactuan, perciben y producen significado. Tilley
(1994) enfatiza que el paisaje, por ejemplo, se experimenta a través del movimiento, la memoria'y la percepcion
sensorial, mientras que Renfrew (2006) y Hodder (2012) subrayan que los objetos y las materialidades poseen
agencia, influyendo en los habitos, gestos y practicas corporales de las personas.

En sintesis, la encarnacion constituye un proceso dinamico y situado en el que el cuerpo es simultaneamente
mediador, productory receptor de experiencias, conocimiento y cultura. Se manifiesta en la interaccion con el
mundo, con los otros, con objetos y con paisajes, integrando lo fisico, lo simbdlico y lo temporal, de manera
que la identidad, la percepcion y la accion se encuentran inseparablemente enraizadas en la corporalidad.

RESULTADOS

Tras aplicar los criterios de analisis establecidos y cruzar la informacion obtenida, se presentan los resultados
correspondientes a los contextos del “Contysuyu” y el “Collasuyu”.

En el “Contysuyu”, los 16 cuerpos momificados, entre infantiles y juveniles, fueron depositados en tres santua-
rios de altura localizados en los volcanes Pichu Pichu, Ampato y Misti, entre 5.600 y 6.300 msnm, con un rango
altitudinal aproximado de 700 m, dentro de la cordillera de los Andes, muy cerca de la ciudad de Arequipa
(Peri). La muestra se compone de ocho individuos femeninos (seis infantiles y dos juveniles) y ocho mascu-
linos (siete infantiles y un juvenil), conjunto en el que predominan los nifos de 6 a 7 anos (12 cuerpos). Solo
un individuo tenia 3,5 anos.

La postura corporal, reconstruida principalmente a partir de imagenes debido a la desarticulacion de algunos
cuerpos, indica una tendencia a posiciones sedentes, con brazos y piernas cruzados y flexionados hacia el
pecho, a veces con la cabeza apoyada sobre el torso. El estado de conservacion de estos cuerpos varia; la joven
del volcan Ampato presenta un grado de conservacion excepcional, suficiente incluso para reconstruccion
facial. La momificacion fue natural, favorecida por la baja temperatura, la falta de oxigeno vy las estructuras

10.5281/zenodo.18230653 @rqueologia y Territorio n° 22. 2025. pp. 159-170




Meliza HERNANDEZ. Entre la “ofrenda” y el “sacrificio”: los cuerpos infantiles... de la “Capacocha” en la Suramérica incaica e 167

de contencion (pozos, lajas de piedra, suelos volcanicos y cenizas), que protegieron a los cuerpos de agentes
externos. Algunos individuos presentan carbonizacion parcial, atribuida a impactos de rayos probablemente
conducidos por elementos metalicos asociados a los fardos.

Se registran deformaciones craneales intencionales, especialmente en los ninos de 6 a 7 anos, asi como frac-
turas craneales en dos jovenes mujeres; no se han determinado otras lesiones antemortem o perimortem.
Entre las patologias identificadas se incluyen caries, hipoplasia dental, curvaturas en los huesos largos de las
extremidades inferiores y lesiones vertebrales, posiblemente asociadas al destete prematuro y a una dieta
basada en maiz. El desgaste dental y las marcas musculares en algunos individuos sugieren un esfuerzo fisico
significativo, probablemente vinculado con el traslado hasta los adoratorios de altura.

Los cuerpos se encontraron envueltos en multiples mantas, algunas con disenos geometricos, y vestidos segun
sexo/género, en los que se incluyen tocados finalmente elaborados con plumas e hilos a base de lana de
auquénidos. Los ajuares femeninos presentan collares, brazaletes, alfileres, fajas y elementos relacionados con
el tejido; los masculinos incluyen prendas decoradas con discos metalicos, huesos de camélidos y orfebreria.

Entre los elementos comunes, asociados a ninas, ninos y jovenes, se tienen bolsas tejidas que contenian
semillas, hojas de coca y elementos personales, ademas de las figurillas antropomorfas con rasgos sexuales
diferenciados (femeninas y masculinas) y zoomorfas (auquénidos), elaboradas en aleaciones metalicas o con-
chas marinas (Spondylus); de manera excepcional, en el contexto del volcan Ampato, una figurilla combinaba
rasgos de reptil y felino, vinculada a practicas ceremoniales especificas, probablemente en la que necesitaban
invocar las habilidades de ambos animales.

En el “Collasuyu”, los seis cuerpos momificados, en su mayoria infantiles, fueron depositados en cuatro santua-
rios de altura en EL Plomo, Chuscha, Aconcagua y Llullaillaco, entre 5.200 y 6.750 msnm, con un rango altitudinal
de 1.550 m, dispersos entre la parte central de Chile y el noroeste de Argentina. La muestra incluye tres cuerpos
femeninos (dos infantiles y un juvenil) y tres masculinos (todos infantiles), con edades principalmente entre
7y 10 anos, un infantil de 6 anos y un juvenil de 15 anos.

A diferencia del “Contysuyu”, estos cuerpos presentan una mejor conservacion, ya que permanecen articula-
dos, especialmente los tres individuos del volcan Llullaillaco, al punto que conservan sus 0rganos internos.
La postura final es mayormente sedente con las piernas cruzadas en flor de loto y los brazos apoyados en el
vientre o recogidos sobre pecho, con variaciones en la orientacion de la cabeza; algunos individuos presentan
hiperflexion de las extremidades inferiores y ligaduras que aseguraban posturas compactas. La momificacion fue
también natural, favorecida por las bajas temperaturas, la falta de oxigeno, los suelos volcanicos, las cenizas, la
nieve y las estructuras de contencion, condiciones ambientales y arquitectonicas similares a las del “Contysuyu”.

De acuerdo con lo anterior, los hallazgos arqueologicos relacionados con el ritual de la “capacocha” muestran
un panorama detallado sobre el tratamiento de los cuerpos infantiles y juveniles en la sociedad incaica. Entre
los individuos encontrados, con un amplio rango de edad entre los 3,5y 15 anos, predominan los cuerpos
infantiles entre los 6 y 8 anos de edad al momento de sus muertes.

Algunos de los individuos estudiados, presentan deformaciones craneanas intencionales, una practica comun
en diversas comunidades prehispanicas de Sudamérica, mientras que, en general, su estado de salud era
bueno, con una alimentacion adecuada y un desarrollo fisico acorde a la edad, conclusiones extraidas por
los restos de alimentos encontraron en los estomagos de algunos de ellos, lo que refleja el cuidado en su
nutricion antes del ritual. En cuanto a otras afecciones menores, se documento: desgaste dental, parasitos,
lesiones cutaneas, edema y congelamiento; estas dos ultimas atribuibles a las condiciones extremas de altura
y exposicion a bajas temperaturas.

10.5281/zenodo.18230653 @rqueologia y Territorio n° 22. 2025. pp. 159-170




Meliza HERNANDEZ. Entre la “ofrenda” y el “sacrificio”: los cuerpos infantiles... de la “Capacocha” en la Suramérica incaica e 168

Como excepcion, cabe mencionar a la nina encontrada en el cerro de Chuscha o Cajon, dado que presentaba
una lesion toracica grave, probablemente causada por un arma corto-punzante, una evidente herida que pudo
causar su muerte; sin embargo, también es importante mencionar que no hay confirmacion de que la herida
en mencion haya sido antemortem y, por lo tanto, la causante del deceso. El resto de los cuerpos descritos y
analizados no presentan traumatismos evidentes.

Las posibles causas de muerte de estos individuos, tanto infantiles como juveniles, no parecen estar relacio-
nadas con la violencia directa. Factores como el frio extremo, la altitud de los lugares de adoracion (mas de
5000 msnm), el agotamiento por largas caminatas hacia los adoratorios, y la ingesta de hojas de coca y bebidas
fermentadas como la chicha, podrian haber provocado el deceso. La violencia fisica, en la mayoria de los casos,
se considera un factor menor o incluso ausente. Los hallazgos de vomito en algunos ninos sugieren que la
altura pudo haber contribuido a edema pulmonar o malestares gastrointestinales, mientras que la ingestion
intensiva de pigmentos como el achiote, en otros casos, refleja aspectos culturales y rituales relacionados
con la ceremonia.

Los cuerpos fueron cuidadosamente envueltos en textiles, a menudo de tres capas o0 mas, con disenos geome-
tricos y colores vivos, con diferencias en los patrones segin el sexo o género del individuo. Algunos cuerpos
femeninos tenian prendas masculinas, probablemente heredadas de familiares que gozaban de un reconocido
estatus en la comunidad, mientras que todos los individuos estaban adornados con tocados, collares, fajas
finamente tejidas, alfileres y otros objetos relacionados con la belleza, el estatus o la vida cotidiana, como
agujas, ovillos de lana y utensilios de madera o ceramica. Los ajuares incluian también bolsas tejidas que
contenian alimentos, hojas de coca y elementos personales, asi como figurillas antropomorfas y zoomorfas de
oro, plata o concha, alineadas intencionalmente hacia el naciente, probablemente recreando la peregrinacion

hacia los adoratorios.

El cuidado y la calidad de los ajuares, asi como la disposicion intencional de los cuerpos, reflejan la impor-
tancia del ritual dentro de la sociedad incaica. La “capacocha” no solo era un acto religioso sino también una
manifestacion de organizacion social y de jerarquia, dirigida por la élite incaica y vinculada al emperador. Las
ninas, ninosy jovenes eran considerados bienes preciados, representaciones vivientes de prosperidad, salud
y abundancia, y su entrega a las deidades reflejaba un proposito consciente: ofrecer lo mejor de la comunidad
a los dioses para beneficio de la sociedad. La preparacion de los cuerpos y los ajuares evidencia un alto grado
de planificacion y simbolismo, donde cada elemento cumplia un papel dentro del ritual.

La interpretacion de estos hallazgos sugiere un enfoque diferente sobre los conceptos de “ofrenda” y “sacrificio”.
Mientras la “ofrenda” implica la entrega ritual de algo valioso sin violencia directa, el “sacrificio” se asocia con
la eliminacion coaccionada de un bien valioso. En el caso de la “capacocha”, aunque hubo muerte de ninas,
ninosy jovenes, la evidencia sugiere que predomino el caracter ritual de la “ofrenda” sobre el uso de violencia
fisica directa ejercida sobre estos individuos.

Por el contrario, los cuerpos fueron depositados en sitios sagrados de alta montana, seleccionados cuidado-
samente y asociados a adoratorios construidos para recibirlos, lo que indica un acto deliberado, respetuoso
y profundamente integrado a la cosmologia incaica. La muerte de estos individuos, por tanto, formaba parte
de un sistema de creencias que vinculaba lo humano con lo divino, en aras de asegurar la armonia entre la
sociedad y las deidades, evidencias materiales que reflejan el cuidado y la dedicacion de la comunidad no
solo en el proceso de organizacion y desarrollo tanto de las ceremonias como de los rituales mas importantes,
sino de todo aquel bien (humano, animal u objeto) seleccionado y destinado a ser entregado a los dioses.

10.5281/zenodo.18230653 @rqueologia y Territorio n° 22. 2025. pp. 159-170




Meliza HERNANDEZ. Entre la “ofrenda” y el “sacrificio”: los cuerpos infantiles... de la “Capacocha” en la Suramérica incaica ¢ 169

CONCLUSIONES

Las dadivas humanas en el Imperio inca, incluyendo ninas, ninos y jovenes, eran consideradas de suma impor-
tancia y solo podian realizarse bajo autorizacion del emperador, quien ordenaba qué bienes se entregariany
a que lugares sagrados serian destinados. Este ritual conocido como “capacocha”, no solo exaltaba a las dei-
dades como Inti o Illapa, sino que marcaba momentos importantes vinculados al emperador, eventos ciclicos,
festividades estatales y desastres naturales.

Los individuos seleccionados siempre pertenecian a grupos etarios especificos y eran acompanados por ajuares
cuidadosamente elaborados y diferenciados seglin el sexo y el rol social. Este ritual se realizaba de manera
estratégica en sitios ubicados en las cumbres de altas montanasy en él se incluian estatuillas antropomorfas,
tanto femeninas como masculinas, y auquénidos, ademas de objetos de valor simbolico y estético que refor-
zaban la condicion de “ofrenda” ideal e incorrupta.

Los métodos de muerte documentados por cronistas incluian estrangulamiento, golpes, asfixia 0 embriaguez,
aunque el registro arqueologico muestra que la mayoria de los cuerpos no presentan evidencia de violencia
fisica significativa que pudieran ocasionar el deceso de estas ninas, ninos y jovenes. De hecho, como ya se
menciono, la muerte pudo deberse a factores ambientales como: la altitud extrema, el frio, el cansancio por
largas caminatas, la ingesta de hojas de coca o bebidas fermentadas. Asi, los cuerpos eran depositados en
condiciones optimas para mantener su integridad y cumplir con el proposito ritual.

En conjunto, los hallazgos indican que la “capacocha” debia interpretarse como un sistema de “ofrenda”
altamente ritualizado: los cuerpos y sus ajuares no eran simples victimas ni presentes impersonales, sino
participantes activos en un complejo sistema de creencias donde la muerte ritual no violenta constituia un
acto de reciprocidad con lo divino, consolidado por el poder imperial y el orden cosmologico.

BIBLIOGRAFIA

BOURDIEU, P. (2007): El sentido practico. Siglo Veintiuno Editores.
BOURDIEU, P.(2009): La eficacia simbdlica. Religion y politica. Biblos Pensamiento Social.

CALVO, J. (2022): Nuevo diccionario espanol - quechua, quechua - espanol. (Volumen 1y 2). Universidad San Martin de
Porres — Fondo Editorial.

CERUTI, C. (2001): La “capacocha” del nevado de Chafi: una aproximacion preliminar desde la arqueologia. Chungara 33
(2): 279 - 282.

CERUTI, C. (2003): Elegidos de los dioses: identidad y estatus en las victimas sacrificiales del volcan Llullaillaco. Boletin
de arqueologia PUCP 7: 263 - 275. https://doi.org/1018800/boletindearqueologiapucp.200301.010

CERUTI, C. (2013): Chachani, Misti y Pichu Pichu: pasado y presente de los volcanes sagrados de Arequipa. Anuario de
arqueologia 5 (1): 359 - 372.

CERUTI, C. (2021): El monte Aconcagua en la historia de la arqueologia de alta montafa. Histopia 2 (12): 57-70.
DOUGLAS (1973): Pureza y peligro. Un andlisis de los conceptos de contaminacion y tab. Siglo Veintiuno Editores S.A.
DURKHEIM, E. (1968): Las formas elementales de la vida religiosa. Schapire S.R.L.

ELIADE, M. (1981): Lo sagrado y lo profano. Guadarrama / Punto Omega.

ELIADE, M. (1992): Mito y realidad. Labor S.A.

10.5281/zenodo.18230653 @rqueologia y Territorio n° 22. 2025. pp. 159-170




Meliza HERNANDEZ. Entre la “ofrenda” y el “sacrificio”: los cuerpos infantiles... de la “Capacocha” en la Suramérica incaica ¢ 170

FRAZER, J. (1981): La rama dorada. Fondo de Cultura Economica.

GEERTZ, C. (2003): La interpretacion de las culturas. Gedisa Editorial.

GIRARD, R. (2012): El “sacrificio”. Ediciones Encuentro S.A.

HODDER, 1. (2012): Entangled: An Archaeology of the Relationships between Humans and Things. Wiley - Blackwell.

HOLGUIN, D. (1608) [2007]: Vocabulario de la lengua general de todo en Pert llamada lengua Quichua o del Inca: corregi-
do y renovado conforme a la propiedad cortesana del Cuzco. Universidad Nacional de San Marcos.

LEVI-STRAUSS, C. (1969): Las estructuras elementales del parentesco. Paidos Basica.

LEVI-STRAUSS, C. (1995): Antropologia estructural. Ediciones Paidos.

LEVI-STRAUSS, C. (1997): El pensamiento salvaje. Fondo de Cultura Economica.

LEVY-BRUHL, L. (2002): La mentalidad primitiva. Bergeron, M.y Brunet, D. (Eds.).

MAUSS, M. (2009): Ensayo sobre el don. Forma y funcion del intercambio en las sociedades arcaicas. Katz Editores.
MAUSS, M., HUBERT, H. (2019): Ensayo sobre la naturaleza y la funcion del “sacrificio” Waldhuter Editores.
MERLEAU-PONTY, M. (1993): Fenomenologia de la percepcion. Planeta - Agostini.

REINHARD, ). Y CERUTI, M. C. (2010): Inca rituals and sacred mountains. A study of the world’s highest archaeology sites.
Cotsen Institute of Archaeology - University of California.

RENFREW, C. (2006): Figuring it Out: What are we? Where do we come from: the Parallel Visions of Artists and Archaeologists.
Thames & Thomson.

SAHLINS, M. (1983). Economia de la edad de piedra. Akal Editor.
THOMAS, J. (1996). Time, Culture and Identity: An Interpretative Archaeology. Routledge.
TILLEY, C. (1994). A Phenomenology of Landscape: Places, Paths and Monuments. Berg Publishers.

TURNER, V. (1988). El proceso ritual. Estructura y antiestructura. Taurus.

10.5281/zenodo.18230653 @rqueologia y Territorio n° 22. 2025. pp. 159-170




